


Gebet. Verleihe un$, allmäàtiger Gott, daß deine$ Eingeborenen dem Flei-
Àe naà erneute Geburt un$ befreie, die wir in alter KneàtÀaí unter dem 
Joàe der Sünde gefangen gehalten werden. Durà dens. #

Evangelium. (Joan. 1, 1\14)   Im Anfange war da$ Wort, und da$ Wort war 
bei Gott, und Gott war da$ Wort. Diese$ war im Anfange bei Gott. Alle$ 
iù durà da$selbe gemaàt worden, und niàt$ wurde ohne da$selbe gemaàt. 
Wa$ gemaàt worden iù, war in Ihm Leben, und da$ Leben war da$ Liàt 
der Mensàen. Und da$ Liàt leuàtete in der Finùerni$, aber die Finùerni$ 
hat e$ niàt begrièen. E$ war ein Mensà von Gott gesandt, der hieß Joan-
ne$. Dieser kam zum Zeugnióe, damit er Zeugni$ von dem Liàte gäbe, auf 
daß alle durà ihn glauben möàten. Er war niàt da$ Liàt, sondern er sollte 
Zeugni$ von dem Liàte geben. Diese$ war da$ wahre Liàt, welàe$ qlle 
Mensàen, die in diese Welt kommen, erleuàtet. E$ war in der Welt, und 
die Welt iù durà da$selbe gemaàt worden, aber die Welt hat Ihn niàt er-
kannt. Er kam in sein Eigentum, und die Seinigen nahmen Ihn niàt auf. 
Allen aber, die Ihn aufnahmen, gab er Maàt, Kinder Gotte$ zu werden, 
denen nämlià, die an seinen Namen glauben: welàe niàt au$ dem Geblüte, 
niàt au$ dem Willen de$ Fleisàe$, noà au$ dem Willen de$ Manne$, son-
dern au$ Gott geboren sind.  U n d  d a $  W o r t  i ù  F l e i s à  g e -
w o r d e n,  und hat unter un$ gewohnet: und wir haben seine Herrliàkeit 
gesehen, die Herrliàkeit al$ de$ Eingebornen vom Vater, voll der Gnade und 
Wahrheit.

______________________________

1



„In dem Beginn
      hoch über Vernunft
      ist stets das Wort. 
      O reicher Hort, 
      wo stets Beginn Beginn gebar! 
      O Vaterbrust,
      aus der mit Lust 
      das Wort stets floß. 
      Doch hat der Schoß
      das Wort behalten, das ist wahr. ...“1

Mit diesen Worten preist ein namentlich nicht bekannter Dichter um 1300 
die Geburt des Sohnes aus Gott dem Vater. Dominus dixit ad me: Filius meus 
es tu, ego hodie genui te – „Der Herr hat zu Mir gesagt: Du bist mein Sohn, 
heute hab‘ Ich Dich gezeugt“ (Ps 2, 7). Diesen Psalmvers, der in der Weih-
nachtsliturgie oft wiederkehrt, versteht die Kirche vom Hervorgange der 
zweiten Person der Allerheiligsten Dreifaltigkeit aus der ersten. Mit den 
Worten des Dichters können wir sagen, daß „Beginn Beginn gebar“, denn 
der Vater ist Ursprung des Sohnes; in Ihm aber, dem göttlichen Worte, 
wurde alles erschaffen. Und dieser Hervorgang ist ein ewiger und stetiger 
ohne Unterschied der Zeiten. Die Geburt des Sohnes aus dem Vater voll-
zieht sich seit Ewigkeit und endet nie, und dennoch ist das Resultat dieses 
Hervorganges allezeit vollendet. Das Wort war schon im Anfang bei Gott. 
Weil es sich aber um eine stetige Geburt handelt, kann der Psalmist sagen: 
„Ich habe Dich  h e u t e  gezeugt“. Freilich ist damit dann nicht unser arm-
seliges Heute gemeint, das morgen schon zum Gestern geworden sein 
wird, sondern Gottes ewiges Heute, das jedem Heute, welches mit der Son-
ne untergeht gleichzeitig ist, indem es dieses unendlich übersteigt. 
     Die Zeugung des Sohnes faßte der Straßburger Dominikaner Johannes 
Tauler einige Jahrzehnte nach dem anfangs genannten Dichter in die fol-
genden (zugegeben nicht ganz leicht verständlichen) Worte: 

„Der Vater in seiner persönlichen Eigenart kehrt mit seiner göttlichen 
Erkenntniskraft in sich selbst zurück und durchdringt für sich selber 
in klarer Einsicht den wesenhaften Abgrund seines ewigen Seins; und 
infolge des bloßen Erfassens seiner selbst sprach Er sich gänzlich aus, 
und dieses Wort ist sein Sohn, und dieses Erkennen seiner selbst ist 
die Erzeugung seines Sohnes in der Ewigkeit: Er bleibt in wesenhaf-

2



ter Einheit in sich selbst und strömt sich aus in Unterscheidung der 
Person.“2

     Es ist Gottes überschwengliche Güte, die Ihn in ihrem Reichtum veran-
laßt, sich zu verströmen. Er mochte sie nicht in sich verschließen, sondern 
ausgießen und gemeinsam machen. 

„Augustinus spricht: Gottes Natur und Art ist, daß Er sich ausgieße, 
und also hat der Vater sich ausgegossen im Ausgang der göttlichen 
Personen [des Sohnes und des Heiligen Geistes], und ferner hat Er 
sich eingegossen in die Creaturen. Darum sprach St. Augustinus: Weil 
Gott gut ist, darum sind wir; und alles, was alle Creatur Gutes hat, das 
alles ist allein von der wesentlichen Güte Gottes gut.“3

     Als der Mensch durch die Sünde das Bild der Gottheit in sich entstellt 
und die Freundschaft mit Gott verloren hatte, da kam das Göttliche Wort in 
diese Welt, um es wiederherzustellen, und wurde ein sterblicher Mensch. 

„Er ward in der Ewigkeit geboren, ein Sohn ohne Mutter, und in der 
Zeit ohne Vater.“4

Denn vieles ist bei unserm Herrn Jesus Christus zweifach gegeben, ent-
sprechend seinen zwei Naturen, der göttlichen, welche Ihm seit Ewigkeit 
zu zeigen ist, und der menschlichen, welche Er in der Fülle der Zeit ange-
nommen hat aus Maria der Jungfrau. Heute feiern wir das Fest seiner wun-
derbaren Geburt aus seiner menschlichen Mutter: Das göttliche Wort, Got-
tes Sohn und wahrer Gott, ist Mensch geworden, um den Menschen vom 
ewigen Tode zu befreien. Das ist für uns alle ein Grund zur Freude. So singt 
denn die Kirche an diesem festlichen Tag: Puer natus est nobis – „Ein Kind 
ist uns geboren, ein Sohn ist uns geschenkt“ (Is 9, 6). Ja, Er ist  u n s  in 
Wahrheit gegeben. Papst Leo der Große sagt:

„Der Sohn Gottes hat die Natur des Menschengeschlechtes angenom-
men, um sie mit ihrem Schöpfer zu versöhnen und den Urheber des 
Todes, den Teufel, durch eben jene Natur zu besiegen, durch die er 
einst selbst gesiegt hat.“5

So erhalten wir die Möglichkeit, in die Freundschaft mit Gott zurückzukeh-
ren. 
     Dazu muß Christus in unsrer Seele geboren werden. Wie Maria die leib-
liche Mutter Jesu wurde, so muß unsre Seele zur geistlichen Mutter Christi 
werden. Wir wollen Ihm unsre Herzen bereiten, damit Er mit dem Vater 
und dem Heiligen Geist ins uns wohnen kann. Diese Einwohnung Gottes im 
Menschen erfolgt durch die Eingießung der Gnade und ist allein Gottes 
Werk; aber Er wird nicht kommen, wenn der Mensch sich widersetzt und 
sich gegen Ihn sperrt. Die Hindernisse haben viele Namen, eines ist der Un-
glaube, ein andres ein schlechter Lebenswandel, zu nennen wären auch die 

3



Leidenschaften und die ungezügelte Anhänglichkeit an das Irdische. Sie 
können den Platz Gottes im Herzen des Menschen besetzen. Wenn der 
Mensch Ihm aber Raum gibt, so wird Gott ihn erfüllen. 

„Wenn der Mensch so die Stätte, den Grund bereitet, so muß sonder 
allen Zweifel Gott ihn ganz und gar ausfüllen, eher bärste der Himmel 
und erfüllte das Leere“, sagt Johannes Tauler. „Viel weniger läßt Gott 
die Dinge leer, es wäre das ganz gegen sein Wesen und seine Gerech-
tigkeit.“6

     Gottes Sohn kam in die Welt, sein Eigentum. Sie hat Ihn nicht erkannt 
und nicht aufgenommen, nicht nur in Bethlehem bei der Herbergssuche; 
auch in seinem öffentlichen Leben erfuhr Christus viel Widerspruch bis 
zum Tod am Kreuze. Und bis heute werden Er und seine Kirche vielfach 
bekämpft, werden Christen in aller Welt verfolgt. 
     „Allen aber, die Ihn aufnahmen, gab Er Macht, Kinder Gottes zu werden, 
denen nämlich, die an seinen Namen glauben: welche nicht aus dem Geblü-
te, nicht aus dem Willen des Fleisches, noch aus dem Willen des Mannes, 
sondern aus Gott geboren sind“. Wenn Christus in unsrer Seele geboren 
wird, dann werden auch wir zu Kindern des himmlischen Vaters.   Amen. 
__________________________________
1   Deutsàe Lyrik de$ Mittelalter$, ed. M. Wehrli, Zürià 21966, n° 163, p. 486 sq.

2   Serm. 1, Auf Weihnaàten, 1. Predigt, in: E. Jungclauóen, Der Meiùer in dir, 125 sq.

3   Ibid.
4   Ibid.
5   Serm. XXI : Dei namque Filius ... reconciliandum auctori suo naturam generis assumpsit humani, 
ut inventor mortis diabolus,  per ipsam quam vicerat vinceretur. (PL 54, 191A)
6   Tauler, loc. cit.

4




