Seft 0es alferhieifiaften Stamens Sefu

4. Januar 2026




Kirdhengebet. O Gptt, det Du deinen eingeborenen Sobhn jum Heiland des
Menfdengefchlechtes gefesst und TJefus baff beifen laflen, vetleibe gnddig,
Daf, mwie wit feinen beiligen Namen auf Crden verehren, fo audy feiner An-

fhauung im Himmel unsg erfreuen mogen. Durch denfelben.

Coangelium (Luc. 2, 21). In fener Jeit, alg acht Tage um waten, und das
Kind befthnitten mwerden follte, ward fein Name T e { u 8 genannt, wie ihn

fhon der Cngel genannt hatte, ehe er im Muttetleibe empfangen wat.
~—=BJFPR e

,2Mit Gott fang' an, mit Gott hor' auf! Das ist der beste Lebenslauf“, so lautet
eine alte Weisheit. Religiose Menschen beginnen den Tag mit einem Gebet
und beschliefden ihn ebenso. Joseph Haydn, mit Mozart und Beethoven der
hervorragendste Komponist der Wiener Klassik, wurde einmal gefragt, wie
er es schaffe, eine solche Vielzahl herrlicher musikalischer Werke hervor-
zubringen, woher er die Inspiration nehme. Die Antwort war einfach, er
sagte, das liege wohl daran, dafd er, wenn er in der Friih aufstehe, sogleich
wieder auf die Knie falle, um zu beten.

Christliche Fiirsten begannen durch viele Jahrhunderte ihre offiziellen
Dokumente vielfach mit der Anrufung der Allerheiligsten Dreifaltigkeit
oder einer symbolischen Invokation des Namens Christi. Auch wir fangen
wichtige Dinge, z.B. die hl. Messe, mit dem Kreuzzeichen an, begleitet von
der Anrufung des Namens Gottes des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes. Mit Gott, dem Ursprung und Ziel all dessen, was ist, beginnen wir
auch dieses Neue Jahr 2026. Wir fangen es an im Namen Jesu mit Maria
und Joseph. Denn das Evangelium spricht heute wieder von der Beschnei-
dung des Jesus-Knaben am achten Tage nach der Geburt. Bei dieser Zere-
monie erhalt das gottliche Kind namlich seinen Namen: JESUS, das bedeu-

1



tet: Jahwe rettet, also Retter, Heiland. Der Stifter des Neuen Bundes tritt
zuvor ein in den Alten, um diesen zu vollenden. Es unterwirft sich dem mo-
saischen Gesetze, um es in das Gesetz der Gnade zu uUberfiihren. ,Als aber
die Fiille der Zeit kam, sandte Gott seinen Sohn, gebildet aus einem Weibe,
untertanig dem Gesetze, damit er die, welche unter dem Gesetze standen,
erlosete, damit wir an Kindes Statt angenommen wiirden“ (Gal 4, 4 sq.).

Maria, die Mutter des Erlosers, ist dabei keine Randfigur. Jesus Christus
heri, et hodie, et in secula - ,Christus gestern und heute und in Ewig-
keit” (cfr. Hebr 13, 8) ist gewifd der Herr aller Zeit, das Alpha und das Ome-
ga, der Anfang und das Ende (Apc 1, 8), der Mittelpunkt der ganzen Scho-
pfung (cfr. Col 1, 16 sqq.). Aber es ist Maria, die uns Christus bringt und
uns zu [hm bringt. Die Hirten von Bethlehem fanden Maria und Joseph und
das Kindlein in der Krippe. Je mehr wir Maria finden, desto mehr finden
wir auch das Jesus-Kind. Bei seiner Einflihrung als Erzbischof von Krakau
sagte der heilige Johannes Paul II.: ,Seit langer Zeit bin ich liberzeugt, daf3
es aufderst schwierig ist, das Christusgeheimnis ohne seine Mutter Maria
zu begreifen”. Das ganze Kirchenjahr hindurch will uns Maria, unsre Mut-
ter, ihrem Sohne zufiihren. Wie Christus die Erlosung der Menschheit mit
Maria begonnen hat, so lasset auch uns dieses neue Jahr in beider Namen
beginnen!

Die Kirche verbindet mit dem Neujahr den Weltfriedenstag. Der neuge-
borene Heiland ist ja der Friedensstifter schlechthin: et vocabitur nomen
eius: ... princeps pacis - ,sein Name wird genannt werden: ... Friedens-
flirst” -, weissagte der Prophet Isaias (9, 6). Und die Engel auf dem Felde
verkiindeten den Hirten nicht nur die Ehre und Herrlichkeit Gottes, son-
dern auch Frieden und Heil den Menschen eines guten Willens (Lc 2, 14).

Aber wo ist dieser gute Wille? Wie oft dieser Wille nicht zu schwach!
Wir erleben heute, dafd dem Ende des Kommunismus zum Trotz dennoch
wieder eine Ost-West-Spannung aufgebaut wird, die Krieg hervorbringt
und den Friedensschlufd behindert. Auch im Nahen Osten ist das Werk der
Befriedung und Vers6hnung zu leisten.

Nach der Jahrtausendwende wies Papst Johannes Paul Il. auf die Not-
wendigkeit hin, ,Gott instandig um das Geschenk des Friedens zu bitten”.

»,Meine Vorganger und ich selbst” - so fiihrte er aus - haben den Ro-
senkranz wiederholt als Gebet um den Frieden empfohlen. Am Be-
ginn eines neuen Jahrtausends, welches mit den schaudererregenden
Bildern des Attentats vom 11. September 2001 begonnen hat und je-
den Tag in vielen Teilen der Welt neue Szenen von Blut und Gewalt
aufweist, bedeutet die Wiederentdeckung des Rosenkranzes, sich in
die Betrachtung des Geheimnisses dessen zu vertiefen, der ,unser

2



Friede ist ... (Eph 2, 14). Somit kann man den Rosenkranz nicht beten,
ohne den Auftrag zu Teilnahme am Dienst des Friedens anzunehmen,
mit einem besonderen Augenmerk auf das so schwer gepriifte Land
Jesu, das uns Christen so teuer ist.“!

In dem Maf3e kann Frieden herrschen, in dem es den Menschen gelingt
eine Familie zu werden unter Achtung jeder einzelnen Person. Die Sorge
um die Menschenwiirde und die Toleranz gegeniiber den Anhangern an-
derer Religionen entbindet uns jedoch nicht vom Missionsauftrag Jesu (cfr.
Mt 28, 19 sq.). Der Glaube muf’ verkiindet werden, damit alle die Moglich-
keit erhalten, sich fiir ihn zu entscheiden. Je mehr die Menschen mit uns
allen das Kind anbeten, desto mehr werden wir auch untereinander geeint.
Der gemeinsame Glaube an Christus und die Zugehorigkeit zur heiligen
Kirche sind zwar keine Garantie, wohl aber eine Quelle der Eintracht. Je
mehr die Menschen auf die Stimme des Guten Hirten horen, um so fried-
licher werden sie zusammenleben. Je mehr sie sich von ihm abwenden, je
mehr liefern sie sich den Wolfen aus, welche die Schafe reifden und die
Herde zerstreuen. Das vorige Jahrhundert mit seinen grofden Kriegen und
seinen menschenverachtenden Ideologien und totalitaren Regimen bietet
hierfiir ein erschreckendes Beispiel. Geben wir acht, nicht wieder in derar-
tige Katastrophen hineinzugeraten, und gewahren wir Kriegshetze keinen
Raum!

Der Heilige Vater, Papst Leo XIV., sagte am 1. Januar:

»Wahrend sich der Rhythmus der Monate wiederholt, ladt uns der
Herr ein, unsere Geschichte zu erneuern und endlich eine Epoche des
Friedens und der Freundschaft zwischen allen Volkern einzuleiten.
Ohne diese Sehnsucht nach dem Guten hitte es keinen Sinn, die Sei-
ten des Kalenders umzublattern und unsere Terminkalender zu fiil-
len.

Das Heilige Jahr, das nun zu Ende geht, hat und gelehrt, wie wir die
Hoffnung auf eine neue Welt starken konnen: indem wir unser Herz
zu Gott bekehren, um Unrecht in Vergebung, Schmerz in Trost und
gute Vorsdtze in Taten zu verwandeln. Auf diese Weise wohnt Gott
selbst in der Geschichte und bewahrt sie vor dem Untergang, indem
er der Welt den Erloser schenkt: Jesus.“?

Wir verehren die heiligen Namen Jesu und Maria. Moge im Namen un-
sres Herrn Jesus Christus sich jedes Knie beugen. Moge die glorwiirdige,
makellose allzeit jungfrauliche Gottesgebarerin den Siindern Bekehrung,
der Kirche Freiheit und Frieden erflehen, damit alle Lander der Erde das
Heil unsres Gottes schauen, wenn Er im Angesicht der Volker seine Gnade
offenbar macht. Amen.




1 Epist. Apost. Rosarium Virginis Mariae (16. Oct. 2002), n°® 6 : Quaedam historiae adiuncta huc ac-
cedunt unde maior praestantia Rosario denuo provehendo addatur. Inter ea primum quidem nume-
ratur premens necessitas a Deo pacis donum flagitandi. Saepius enim et a Decessoribus Nostris et a
Nobismet Ipsis ostensum tamquam precatio est pro pace. Ad Millennii principium, quod terrificis
iniit eventibus illius sceleris diei XI mensis Septembris anno MMI quodque singulis ferme diebus tot
in orbis regionibus novas sanguinis et violentiae spectat scaenas, Rosarium denuo reperire signi-
ficat in contemplationem mysterii [psius sese immitere qui «est enim pax nostra, qui fecit utraque
unum et medium parietem maceriae solvit, inimicitiam» (Eph 2, 14). Recitare proinde Rosarium
non licet quin certo quodam officio quis obligari se sentiat paci ipsi inserviendi, animo praesertim
in terram lesu Nazareni intento quae adhuc tam vehementer affligitur tamque christianorum affec-
tui est cara. (A.A.S. 95 [2003], 9)

2 Angelus : Mentre il ritmo dei mesi si ripete, il Signore ci invita a rinnovare il nostro tempo, inau-
gurando finalmente un’epoca di pace e amicizia tra tutti i popoli. Senza questo desiderio di bene,
non avrebbe senso girare le pagine del calendario e riempire le nostre agende. - Il Giubileo, che sta
per concludersi, ci ha insegnato come coltivare la speranza di un mondo nuovo: convertendo il cuo-
re a Dio, cosi da trasformare i torti in perdono, il dolore in consolazione, i propositi di virtu in opere
buone. E con questo stile, infatti, che Dio stesso abita la storia e la salva dall’oblio, donando al mon-
do il Redentore: Gesu.




Aug der Botfchaft Papft Leos XIV. jum 59. Weltfriedenstag
1. Sanuar 2026

Der Friede sei mit euch allen:
hin zu einem ,unbewaffneten und entwaffnenden” Frieden

,Der Friede sei mit dir!“

Dieser sehr alte Gruf3, der auch heute noch in vielen Kulturen alltaglich ist, wurde am
Abend des Ostertags durch den auferstandenen Jesus mit neuer Kraft erfillt. »Friede
sei mit euchl« ( Joh 20,19.21) lautet sein Wort, das nicht nur einen Wunsch aus-
driickt, sondern in denen, die es annehmen, und damit in der gesamten Wirklichkeit
eine bleibende Veranderung bewirkt. Deshalb verleihen die Nachfolger der Apostel
jeden Tag und uiberall auf der Welt dieser ganz stillen Revolution ihre Stimme: ,Der
Friede sei mit euch!“ Bereits am Abend meiner Wahl zum Bischof von Rom war es
mir ein Anliegen, meinen Gruf3 in dieses gemeinsame Bekenntnis einfliefden zu las-
sen. Und ich mochte es noch einmal betonen: Dies ist der Friede des auferstandenen
Christus, ein unbewaffneter und entwaffnender Friede, demiitig und bestdndig. Er
kommt von Gott, dem Gott, der uns alle bedingungslos liebt. [1]

Der Friede des auferstandenen Christus

Er, der Gute Hirte, der sein Leben fiir seine Schafe hingibt und der viele Schafe auch
aufderhalb dieses Stalls hat (vgl. Joh 10,11.16), hat den Tod besiegt und die trennen-
den Wande zwischen den Menschen niedergerissen (vgl. Eph 2,14): Christus, unser

5



Friede. Seine Gegenwart, seine Gabe, sein Sieg spiegeln sich in der Standhaftigkeit
vieler Zeugen wider, durch die das Werk Gottes in der Welt fortgesetzt wird und in
der Dunkelheit der Zeit sogar noch sichtbarer und leuchtender wird.

Der Gegensatz zwischen Dunkelheit und Licht ist namlich nicht einfach nur ein bibli-
sches Bild, um die Geburtswehen zu beschreiben, aus denen eine neue Welt hervor-
geht: Er ist eine Erfahrung, die uns im Hinblick auf die Priifungen, denen wir begeg-
nen, und in den historischen Umstanden, in denen wir leben, durchdringt und er-
schiittert. Nun, es ist notig, das Licht zu sehen und daran zu glauben, um in der Dun-
kelheit nicht zu versinken. Die Jiinger Jesu sind berufen, dieses Erfordernis auf ein-
zigartige und privilegierte Weise zu erfahren, aber es weifd sich auf vielfaltige Weise
einen Weg in das Herz eines jeden Menschen zu bahnen. Der Friede existiert, er will
in uns wohnen, er hat die sanfte Kraft, den Verstand zu erleuchten und zu weiten, er
widersteht der Gewalt und liberwindet sie. Der Friede hat den Atem der Ewigkeit:
Wahrend man dem Bosen entgegenruft ,,Genug!“, fliistert man dem Frieden zu: ,Fir
immer!“. Diesen Horizont hat uns der Auferstandene erschlossen. ...

Das Gegenteil, namlich das Licht zu vergessen, ist leider moglich: Man verliert dann
den Wirklichkeitsbezug und tiberlasst sich einer partiellen und verzerrten Vorstel-
lung von der Welt, die von Dunkelheit und Angst gepragt ist. Nicht wenige bezeich-
nen heute Erzahlungen als realistisch, die keine Hoffnung enthalten, die blind fur die
Schonheit anderer sind und die die Gnade Gottes vergessen, die immer in den Herzen
der Menschen wirkt, wie sehr sie auch von der Stinde verwundet sein mogen. Der
heilige Augustinus ermahnte die Christen, eine unauflésliche Freundschaft mit dem
Frieden zu schliefen, damit sie ihn im Innersten ihres Geistes bewahren und seine
strahlende Warme uberallhin verstromen konnen. An seine Gemeinde schrieb er: »
Wenn ihr andere zum Frieden fiihren wollt, moget ihr ihn erst selbst in euch haben
und in ihm gefestigt sein. Um andere zu entflammen, muss sein Licht in euch bren-
nen.« [2]

Ob wir nun tiber die Gabe des Glaubens verfiigen oder ob uns scheint, dass wir sie
nicht hatten, liebe Brider und Schwestern, 6ffnen wir uns fiir den Frieden! Nehmen
wir ihn an und erkennen wir ihn, statt ihn fiir fern und unméglich zu halten. Mehr als
ein Ziel ist der Friede etwas Gegenwartiges und ein Weg. Selbst wenn er in uns und
um uns herum bedroht ist wie eine kleine Flamme im Sturm, wollen wir ihn bewah-
ren, ohne die Namen und Geschichten derer zu vergessen, die ihn uns bezeugt haben.
Der Friede ist ein Grundsatz, der unsere Entscheidungen leitet und bestimmt. Selbst
an Orten, an denen nur noch Triimmer tibrig sind und die Verzweiflung unvermeid-
lich scheint, finden wir gerade heute Menschen, die den Frieden nicht vergessen ha-
ben. So wie Jesus am Abend des Ostertages den Ort betrat, an dem die Jiinger verang-
stigt und entmutigt versammelt waren, so gelangt der Friede des auferstandenen
Christus mittels der Stimmen und Gesichter seiner Zeugen auch weiterhin durch
Turen und Hindernisse. Er ist die Gabe, die es uns ermoglicht, das Gute nicht zu
vergessen, es als siegreich zu erkennen und uns erneut und gemeinsam dafiir zu
entscheiden.

Ein unbewaffneter Friede



Kurz bevor er gefangen genommen wurde, sagte Jesus in einem Moment tiefen Ver-
trauens zu denen, die bei ihm waren: »Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden
gebe ich euch; nicht, wie die Welt ihn gibt, gebe ich ihn euch.« Und sogleich fligte er
hinzu: »Euer Herz beunruhige sich nicht und verzage nicht« (Joh 14,27). Die Beun-
ruhigung und die Furcht konnten sich natiirlich auf die Gewalt beziehen, die bald
tiber ihn hereinbrechen wiirde. Doch die Evangelien verbergen nicht, dass es vor
allem seine gewaltfreie Antwort war, die die Jiinger verstorte. Diesen Weg stellten sie
alle, insbesondere Petrus, in Frage, aber bis zuletzt verlangte der Meister, ihm auf
diesem Weg nachzufolgen. Der Weg Jesu bleibt ein Grund fir Beunruhigung und
Furcht. Und entschlossen sagt er auch dem, der ihn verteidigen mochte: »Steck das
Schwert in die Scheide!« (Joh 18,11; vgl. Mt 26,52). Der Friede des auferstandenen
Jesus ist unbewaffnet, weil sein Kampf unter ganz bestimmten historischen, politi-
schen und sozialen Umstanden unbewaffnet war. Die Christen miissen von dieser
Neuheit gemeinsam prophetisch Zeugnis ablegen, eingedenk jener tragischen Ereig-
nisse, an denen sie allzu oft mitgewirkt haben. Das grofde Gleichnis vom Weltgericht
ladt alle Christen ein, in diesem Bewusstsein barmherzig zu handeln (vgl. Mt 25,
31-46). Und dabei werden sie Briider und Schwestern an ihrer Seite finden, die in
unterschiedlichen Weisen auf den Schmerz anderer zu horen wussten und sich so in
ihrem Inneren von der Tauschung der Gewalt befreit haben.

Obwohl es heute nicht wenige Menschen gibt, die von Herzen friedfertig sind, tber-
kommt sie angesichts des immer unsichereren Verlaufs der Ereignisse doch ein gro-
3es Geftuihl der Ohnmacht. Tatsachlich wies schon der heilige Augustinus auf ein be-
sonderes Paradoxon hin: »Es ist schwieriger, den Frieden zu loben, als ihn zu be-
sitzen. Denn wenn wir ihn loben wollen, brauchen wir Fahigkeiten, die uns vielleicht
fehlen, suchen wir nach den richtigen Gedanken und wagen unsere Worte; wenn wir
ihn hingegen besitzen wollen, haben und bewahren wir ihn ohne jede Anstren-

gung.« [3]

Wenn wir Frieden als ein fernes Ideal betrachten, finden wir es nicht mehr skanda-
16s, dass er verweigert werden kann und dass sogar Kriege gefithrt werden, um
Frieden zu erreichen. Es scheint an den richtigen Gedanken zu mangeln, an wohl-
uberlegten Worten, an der Fahigkeit zu sagen, dass der Friede nahe ist. Wenn der
Friede keine gelebte Wirklichkeit ist, die es zu bewahren und zu pflegen gilt, dann
macht sich Aggressivitat sowohl im privaten als auch im o6ffentlichen Leben breit.
Dann wird in der Beziehung zwischen Biirgern und Regierenden der Umstand als
Verfehlung angesehen, dass man sich nicht ausreichend auf den Krieg vorbereitet,
darauf, auf die Angriffe anderer reagieren und Gewalt erwidern zu kénnen. Auf der
politischen Ebene ist diese - weit tiber den Grundsatz der legitimen Verteidigung
hinausgehende - Logik der Gegensatzlichkeit der derzeit relevanteste Umstand fiir
die globale Destabilisierung, die jeden Tag dramatischer und unvorhersehbarer wird.
Es ist kein Zufall, dass die wiederkehrenden Forderungen nach einer Erh6hung der
Militarausgaben und die daraus resultierenden Entscheidungen von vielen Regieren-
den mit der Gefahrlichkeit anderer gerechtfertigt werden. Tatsachlich stehen Ab-
schreckungspotenzial durch Macht und insbesondere nukleare Abschreckung fur die
[rrationalitat von Beziehungen zwischen Voélkern, die nicht auf Recht, Gerechtigkeit
und Vertrauen beruhen, sondern auf der Angst und der Herrschaft der Starke. »

7



Infolgedessen befinden sich die Volker«, wie schon der heilige Johannes XXIII. tiber
seine Zeit schrieb, »bestandig in Furcht, wie vor einem Sturm, der jeden Augenblick
mit erschreckender Gewalt losbrechen kann. Und das nicht ohne Grund, denn an
Waffen fehlt es tatsachlich nicht. Wenn es auch kaum glaublich ist, dass es Menschen
gibt, die es wagen mochten, die Verantwortung fur die Vernichtung und das Leid auf
sich zu nehmen, die ein Krieg im Gefolge hat, so kann man doch nicht leugnen, dass
unversehens und unerwartet ein Kriegsbrand entstehen kann.« [4]

Im Laufe des Jahres 2024 stiegen die weltweiten Militarausgaben im Vergleich zum
Vorjahr um 9,4 % und bestatigten damit die seit zehn Jahren anhaltende Tendenz.
Sie erreichten einen Wert von 2.718 Milliarden Dollar, was 2,5 % des weltweiten BIP
entspricht. [5] Dariiber hinaus scheint man heute auf die neuen Herausforderungen
nicht allein mit enormen wirtschaftlichen Anstrengungen zur Aufriistung zu reagie-
ren, sondern auch mit einer Neuausrichtung der Bildungspolitik: Statt einer Kultur
der Erinnerung, die das im 20. Jahrhundert gewonnene Problembewusstsein be-
wahrt und die Millionen Opfer jenes Jahrhunderts nicht vergisst, werden Kommuni-
kationskampagnen und Bildungsprogramme in Schulen und Universitiaten sowie in
den Medien vorangetrieben, die Bedrohungswahrnehmungen verbreiten und eine
rein militarisch gepragte Vorstellung von Verteidigung und Sicherheit vermitteln.

Doch »wer den Frieden wirklich liebt, liebt auch dessen Gegner«. [6] So empfahl der
heilige Augustinus, keine Briicken abzubrechen und nicht auf Vorwiirfen zu behar-
ren, sondern lieber zuzuhoren und sich, soweit moglich, mit den Argumenten ande-
rer auseinanderzusetzen. Vor sechzig Jahren endete das Zweite Vatikanische Konzil
in dem Bewusstsein der Dringlichkeit eines Dialogs zwischen der Kirche und der
Welt von heute. Insbesondere die Konstitution Gaudium et spes lenkte die Aufmerk-
samkeit auf die Entwicklung der Kriegfiihrung: »Die besondere Gefahr des modernen
Krieges besteht darin, dass er sozusagen denen, die im Besitz neuerer wissenschaft-
licher Waffen sind, die Gelegenheit schafft, solche Verbrechen zu begehen, und in
einer Art unerbittlicher Verstrickung den Willen des Menschen zu den filirchterlich-
sten Entschliissen treiben kann. Damit in Zukunft so etwas nie geschieht, beschwo-
ren die versammelten Bischofe des ganzen Erdkreises alle, insbesondere die Regie-
renden und die militarischen Befehlshaber, sich jederzeit der grofden Verantwortung
bewusst zu sein, die sie vor Gott und der ganzen Menschheit tragen.« [7]

Wir bekraftigen den Appell der Konzilsviter und schiatzen den Weg des Dialogs als
den auf allen Ebenen wirksamsten ein. Zugleich stellen wir fest, dass der anhaltende
technologische Fortschritt und der Einsatz kiinstlicher Intelligenz im militarischen
Bereich die Tragik bewaffneter Konflikte noch verscharft haben. Es zeichnet sich so-
gar ein Prozess ab, in dem politische und militarische Fiihrungskrafte durch eine zu-
nehmende ,Delegation” von Entscheidungen iiber Leben und Tod von Menschen ihre
Verantwortung an Maschinen abgeben. Dies ist eine bislang beispiellose Spirale der
Zerstorung jenes Humanismus in Recht und Philosophie, auf dem eine jede Zivilisa-
tion beruht und durch den sie geschutzt wird. Die gewaltigen Konzentrationen pri-
vater Wirtschafts- und Finanzinteressen, die die Staaten in diese Richtung treiben,
miussen angeprangert werden; doch reicht dies nicht aus, wenn nicht zugleich ein Er-
wachen des Gewissens und des kritischen Denkens gefordert wird. ...

8



Ein entwaffnender Friede

Die Gilite ist entwaffnend. Vielleicht ist Gott deshalb Kind geworden. Das Geheimnis
der Menschwerdung, das Herabsteigen Gottes bis in die Unterwelt, beginnt im Schof}
einer jungen Mutter und wird in der Krippe von Betlehem offenbar. »Friede auf Er-
den«, singen die Engel und verkiinden die Gegenwart eines wehrlosen Gottes. Die
Menschheit kann seiner Liebe nur dann gewahr werden, wenn sie sich seiner an-
nimmt (vgl. Lk 2,13-14). Nichts vermag uns so sehr zu verwandeln wie ein Kind. Und
vielleicht ist es gerade der Gedanke an unseren Nachwuchs, an die Kinder und auch
an jene, die so schutzbediirftig sind wie sie, der uns mitten ins Herz trifft (vgl. Apg
2,37). ...

Johannes XXIII. fiihrte als Erster die Perspektive einer umfassenden Abristung ein,
die nur durch die Erneuerung des Herzens und des Verstandes erreicht werden
kann. So schrieb er in Pacem in terris: »Allerdings miissen alle davon tiberzeugt sein,
dass das Ablassen von der Riistungssteigerung, die wirksame Abriistung oder - erst
recht - die vollige Beseitigung der Waffen so gut wie unmdoglich sind, wenn dieser
Abschied von den Waffen nicht allseitig ist und auch die Gesinnung erfasst, das heif3t,
wenn sich nicht alle einmiitig und aufrichtig Miithe geben, dass die Furcht und die
angstvolle Erwartung eines Krieges aus den Herzen gebannt werden. Dies setzt aber
voraus, dass an die Stelle des obersten Gesetzes, worauf der Friede sich heute stiitzt,
ein ganz anderes Gesetz trete, wonach der wahre Friede unter den Volkern nicht
durch die Gleichheit der militarischen Rustung, sondern nur durch gegenseitiges
Vertrauen fest und sicher bestehen kann. Wir sind entschieden der Meinung, dass
dies geschehen kann, da es sich um eine Sache handelt, die nicht nur von den Ge-
setzen der gesunden Vernunft befohlen wird, sondern auch héchst wiinschenswert
und iiberaus segensreich ist.« [8] ...

Andererseits darf dies nicht von der Bedeutung der politischen Dimension ablenken.
Durch diejenigen, die in den héchsten und qualifiziertesten Amtern 6ffentliche Ver-
antwortung tragen, »sollte griindlich geprift werden, wie auf der ganzen Welt die
gegenseitigen Beziehungen der Staaten in menschlicherem Gleichgewicht neu zu ge-
stalten sind; Wir meinen ein Gleichgewicht, das auf gegenseitigem Vertrauen, auf-
richtiger Gesinnung bei Vertragsschliissen und auf unverletzlichen Vereinbarungen
gegrindet ist. Diese Frage soll aber von allen Seiten so erwogen werden, dass eine
Grundlage gefunden wird, auf der freundschaftliche, feste und segensreiche Biindnis-
se entstehen konnen.« [9] ...

Gerechtigkeit und Menschenwiirde sind heute mehr denn je den Machtungleichge-
wichten zwischen den Starksten ausgesetzt. Wie kann man in einer Zeit der Desta-
bilisierung und Konflikte leben und sich vom Bdsen befreien? Es ist notig, alle geist-
lichen, kulturellen und politischen Initiativen zu férdern und zu unterstiitzen, die die
Hoffnung am Leben erhalten, um so der Verbreitung »fatalistische[r] Einstellun-
gen« entgegenzuwirken, die suggerieren, dass »die herrschenden Dynamiken von
unpersonlichen anonymen Kraften und von vom menschlichen Wollen unabhangigen
Strukturen hervorgebracht wiirden«. [10] ...

Moge dies eine Frucht des Heiligen Jahres der Hoffnung sein, das Millionen von Men-

9



schen dazu bewegt hat, wieder neu ihr Pilgersein zu entdecken und in sich jene Ent-
waffnung des Herzens, des Geistes und des Lebens zu beginnen, auf die Gott schon
bald mit der Erfullung seiner Verheifdungen antworten wird: »Er wird Recht schaffen
zwischen den Nationen und viele Volker zurechtweisen. Dann werden sie ihre
Schwerter zu Pflugscharen umschmieden und ihre Lanzen zu Winzermessern. Sie
erheben nicht das Schwert, Nation gegen Nation, und sie erlernen nicht mehr den
Krieg. Haus Jakob, auf, wir wollen gehen im Licht des Herrn« (Jes 2,4-5).

Aus dem Vatikan, am 8. Dezember 2025

LEO XIV.

[1] Vgl. Apostolischer Segen ,Urbi et Orbi” und erster Gruf3, mittlere Loggia des Petersdoms (8. Mai
2025).

[2] Augustinus von Hippo, Sermo 357, 3.

[3] Ebd,, 1.

[4] Johannes XXIIL, Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 60.

[5] Vgl. SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and International Security (2025).

[6] Augustinus von Hippo, Sermo 357, 1.
[
[
[
[

8] Johannes XXIIL, Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 61.

9] Ebd.,, 63.

]
]
]
]
7] Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 80.
]
]
10] Benedikt XVL., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 42.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html

10






