


Kiràengebet.   O Gott, der Du deinen eingeborenen Sohn zum Heiland de$ 
Mensàengesàleàte$ geseút und Jesu$ haù heißen laóen, verleihe gnädig, 
daß, wie wir seinen heiligen Namen auf Erden verehren, so auà seiner An-
Àauung im Himmel un$ erfreuen mögen. Durà denselben.

Evangelium (Luc. 2, 21).  In jener Zeit, al$ aàt Tage um waren, und da$ 
Kind beÀnitten werden sollte, ward sein Name J e s u $ genannt, wie ihn 
Àon der Engel genannt hatte, ehe er im Mutterleibe empfangen war.

„Mit Gott fang' an, mit Gott hör' auf! Das ist der beste Lebenslauf“, so lautet 
eine alte Weisheit. Religiöse Menschen beginnen den Tag mit einem Gebet 
und beschließen ihn ebenso. Joseph Haydn, mit Mozart und Beethoven der 
hervorragendste Komponist der Wiener Klassik, wurde einmal gefragt, wie 
er es schaffe, eine solche Vielzahl herrlicher musikalischer Werke hervor-
zubringen, woher er die Inspiration nehme. Die Antwort war einfach, er 
sagte, das liege wohl daran, daß er, wenn er in der Früh aufstehe, sogleich 
wieder auf die Knie falle, um zu beten. 
     Christliche Fürsten begannen durch viele Jahrhunderte ihre offiziellen 
Dokumente vielfach mit der Anrufung der Allerheiligsten Dreifaltigkeit 
oder einer symbolischen Invokation des Namens Christi. Auch wir fangen 
wichtige Dinge, z.B. die hl. Messe, mit dem Kreuzzeichen an, begleitet von 
der Anrufung des Namens Gottes des Vaters, des Sohnes und des Heiligen 
Geistes. Mit Gott, dem Ursprung und Ziel all dessen, was ist, beginnen wir 
auch dieses Neue Jahr 2026. Wir fangen es an im Namen Jesu mit Maria 
und Joseph. Denn das Evangelium spricht heute wieder von der Beschnei-
dung des Jesus-Knaben am achten Tage nach der Geburt. Bei dieser Zere-
monie erhält das göttliche Kind nämlich seinen Namen: JESUS, das bedeu-

1



tet: Jahwe rettet, also Retter, Heiland. Der Stifter des Neuen Bundes tritt 
zuvor ein in den Alten, um diesen zu vollenden. Es unterwirft sich dem mo-
saischen Gesetze, um es in das Gesetz der Gnade zu überführen. „Als aber 
die Fülle der Zeit kam, sandte Gott seinen Sohn, gebildet aus einem Weibe, 
untertänig dem Gesetze, damit er die, welche unter dem Gesetze standen, 
erlösete, damit wir an Kindes Statt angenommen würden“ (Gal 4, 4 sq.). 
     Maria, die Mutter des Erlösers, ist dabei keine Randfigur. Jesus Christus 
heri, et hodie, et in sæcula – „Christus gestern und heute und in Ewig-
keit“ (cfr. Hebr 13, 8) ist gewiß der Herr aller Zeit, das Alpha und das Ome-
ga, der Anfang und das Ende (Apc 1, 8), der Mittelpunkt der ganzen Schö-
pfung (cfr. Col 1, 16 sqq.). Aber es ist Maria, die uns Christus bringt und 
uns zu Ihm bringt. Die Hirten von Bethlehem fanden Maria und Joseph und 
das Kindlein in der Krippe. Je mehr wir Maria finden, desto mehr finden 
wir auch das Jesus-Kind. Bei seiner Einführung als Erzbischof von Krakau 
sagte der heilige Johannes Paul II.: „Seit langer Zeit bin ich überzeugt, daß 
es äußerst schwierig ist, das Christusgeheimnis ohne seine Mutter Maria 
zu begreifen“. Das ganze Kirchenjahr hindurch will uns Maria, unsre Mut-
ter, ihrem Sohne zuführen. Wie Christus die Erlösung der Menschheit mit 
Maria begonnen hat, so lasset auch uns dieses neue Jahr in beider Namen 
beginnen! 
     Die Kirche verbindet mit dem Neujahr den Weltfriedenstag. Der neuge-
borene Heiland ist ja der Friedensstifter schlechthin: et vocabitur nomen 
eius: ... princeps pacis – „sein Name wird genannt werden: ... Friedens-
fürst“ –, weissagte der Prophet Isaias (9, 6). Und die Engel auf dem Felde 
verkündeten den Hirten nicht nur die Ehre und Herrlichkeit Gottes, son-
dern auch Frieden und Heil den Menschen eines guten Willens (Lc 2, 14). 
     Aber wo ist dieser gute Wille? Wie oft dieser Wille nicht zu schwach! 
Wir erleben heute, daß dem Ende des Kommunismus zum Trotz dennoch 
wieder eine Ost-West-Spannung aufgebaut wird, die Krieg hervorbringt 
und den Friedensschluß behindert. Auch im Nahen Osten ist das Werk der 
Befriedung und Versöhnung zu leisten. 
     Nach der Jahrtausendwende wies Papst Johannes Paul II. auf die Not-
wendigkeit hin, „Gott inständig um das Geschenk des Friedens zu bitten“. 

„Meine Vorgänger und ich selbst“ – so führte er aus – haben den Ro-
senkranz wiederholt als Gebet um den Frieden empfohlen. Am Be-
ginn eines neuen Jahrtausends, welches mit den schaudererregenden 
Bildern des Attentats vom 11. September 2001 begonnen hat und je-
den Tag in vielen Teilen der Welt neue Szenen von Blut und Gewalt 
aufweist, bedeutet die Wiederentdeckung des Rosenkranzes, sich in 
die Betrachtung des Geheimnisses dessen zu vertiefen, der ‚unser 

2



Friede ist ...‘ (Eph 2, 14). Somit kann man den Rosenkranz nicht beten, 
ohne den Auftrag zu Teilnahme am Dienst des Friedens anzunehmen, 
mit einem besonderen Augenmerk auf das so schwer geprüfte Land 
Jesu, das uns Christen so teuer ist.“1

     In dem Maße kann Frieden herrschen, in dem es den Menschen gelingt 
eine Familie zu werden unter Achtung jeder einzelnen Person. Die Sorge 
um die Menschenwürde und die Toleranz gegenüber den Anhängern an-
derer Religionen entbindet uns jedoch nicht vom Missionsauftrag Jesu (cfr. 
Mt 28, 19 sq.). Der Glaube muß verkündet werden, damit alle die Möglich-
keit erhalten, sich für ihn zu entscheiden. Je mehr die Menschen mit uns 
allen das Kind anbeten, desto mehr werden wir auch untereinander geeint. 
Der gemeinsame Glaube an Christus und die Zugehörigkeit zur heiligen 
Kirche sind zwar keine Garantie, wohl aber eine Quelle der Eintracht. Je 
mehr die Menschen auf die Stimme des Guten Hirten hören, um so fried-
licher werden sie zusammenleben. Je mehr sie sich von ihm abwenden, je 
mehr liefern sie sich den Wölfen aus, welche die Schafe reißen und die 
Herde zerstreuen. Das vorige Jahrhundert mit seinen großen Kriegen und 
seinen menschenverachtenden Ideologien und totalitären Regimen bietet 
hierfür ein erschreckendes Beispiel. Geben wir acht, nicht wieder in derar-
tige Katastrophen hineinzugeraten, und gewähren wir Kriegshetze keinen 
Raum!
     Der Heilige Vater, Papst Leo XIV., sagte am 1. Januar: 

„Während sich der Rhythmus der Monate wiederholt, lädt uns der 
Herr ein, unsere Geschichte zu erneuern und endlich eine Epoche des 
Friedens und der Freundschaft zwischen allen Völkern einzuleiten. 
Ohne diese Sehnsucht nach dem Guten hätte es keinen Sinn, die Sei-
ten des Kalenders umzublättern und unsere Terminkalender zu fül-
len.
Das Heilige Jahr, das nun zu Ende geht, hat und gelehrt, wie wir die 
Hoffnung auf eine neue Welt stärken können: indem wir unser Herz 
zu Gott bekehren, um Unrecht in Vergebung, Schmerz in Trost und 
gute Vorsätze in Taten zu verwandeln. Auf diese Weise wohnt Gott 
selbst in der Geschichte und bewahrt sie vor dem Untergang, indem 
er der Welt den Erlöser schenkt: Jesus.“2

     Wir verehren die heiligen Namen Jesu und Mariä. Möge im Namen un-
sres Herrn Jesus Christus sich jedes Knie beugen. Möge die glorwürdige, 
makellose allzeit jungfräuliche Gottesgebärerin den Sündern Bekehrung, 
der Kirche Freiheit und Frieden erflehen, damit alle Länder der Erde das 
Heil unsres Gottes schauen, wenn Er im Angesicht der Völker seine Gnade 
offenbar macht.   Amen. 
__________________

3



1   Epist. Apost. Rosarium Virginis Mariae (16. Oct. 2002), n° 6 : Quaedam historiae adiuncta huc ac-
cedunt unde maior praestantia Rosario denuo provehendo addatur. Inter ea primum quidem nume-
ratur premens necessitas a Deo pacis donum flagitandi. Saepius enim et a Decessoribus Nostris et a 
Nobismet Ipsis ostensum tamquam precatio est pro pace. Ad Millennii principium, quod terrificis 
iniit eventibus illius sceleris diei XI mensis Septembris anno MMI quodque singulis ferme diebus tot 
in orbis regionibus novas sanguinis et violentiae spectat scaenas, Rosarium denuo reperire signi-
ficat in contemplationem mysterii Ipsius sese immitere qui «est enim pax nostra, qui fecit utraque 
unum et medium parietem maceriae solvit, inimicitiam» (Eph 2, 14). Recitare proinde Rosarium 
non licet quin certo quodam officio quis obligari se sentiat paci ipsi inserviendi, animo praesertim 
in terram Iesu Nazareni intento quae adhuc tam vehementer affligitur tamque christianorum affec-
tui est cara. (A.A.S. 95 [2003], 9)
2   Angelus : Mentre il ritmo dei mesi si ripete, il Signore ci invita a rinnovare il nostro tempo, inau-
gurando finalmente un’epoca di pace e amicizia tra tutti i popoli. Senza questo desiderio di bene, 
non avrebbe senso girare le pagine del calendario e riempire le nostre agende. – Il Giubileo, che sta 
per concludersi, ci ha insegnato come coltivare la speranza di un mondo nuovo: convertendo il cuo-
re a Dio, così da trasformare i torti in perdono, il dolore in consolazione, i propositi di virtù in opere 
buone. È con questo stile, infatti, che Dio stesso abita la storia e la salva dall’oblio, donando al mon-
do il Redentore: Gesù. 

4



Au$ der Botsàaí Papù Leo$ XIV. zum 59. Weltfrieden$tag
1. Januar 2026

_______________________________

Der Friede sei mit euch allen:
hin zu einem „unbewaffneten und entwaffnenden“ Frieden

„Der Friede sei mit dir!“

Dieser sehr alte Gruß, der auch heute noch in vielen Kulturen alltäglich ist, wurde am 
Abend des Ostertags durch den auferstandenen Jesus mit neuer Kraft erfüllt. »Friede 
sei mit euch!« ( Joh 20,19.21) lautet sein Wort, das nicht nur einen Wunsch aus-
drückt, sondern in denen, die es annehmen, und damit in der gesamten Wirklichkeit 
eine bleibende Veränderung bewirkt. Deshalb verleihen die Nachfolger der Apostel 
jeden Tag und überall auf der Welt dieser ganz stillen Revolution ihre Stimme: „Der 
Friede sei mit euch!“ Bereits am Abend meiner Wahl zum Bischof von Rom war es 
mir ein Anliegen, meinen Gruß in dieses gemeinsame Bekenntnis einfließen zu las-
sen. Und ich möchte es noch einmal betonen: Dies ist der Friede des auferstandenen 
Christus, ein unbewaffneter und entwaffnender Friede, demütig und beständig. Er 
kommt von Gott, dem Gott, der uns alle bedingungslos liebt. [1]

Der Friede des auferstandenen Christus

Er, der Gute Hirte, der sein Leben für seine Schafe hingibt und der viele Schafe auch 
außerhalb dieses Stalls hat (vgl. Joh 10,11.16), hat den Tod besiegt und die trennen-
den Wände zwischen den Menschen niedergerissen (vgl. Eph 2,14): Christus, unser 

5



Friede. Seine Gegenwart, seine Gabe, sein Sieg spiegeln sich in der Standhaftigkeit 
vieler Zeugen wider, durch die das Werk Gottes in der Welt fortgesetzt wird und in 
der Dunkelheit der Zeit sogar noch sichtbarer und leuchtender wird.

Der Gegensatz zwischen Dunkelheit und Licht ist nämlich nicht einfach nur ein bibli-
sches Bild, um die Geburtswehen zu beschreiben, aus denen eine neue Welt hervor-
geht: Er ist eine Erfahrung, die uns im Hinblick auf die Prüfungen, denen wir begeg-
nen, und in den historischen Umständen, in denen wir leben, durchdringt und er-
schüttert. Nun, es ist nötig, das Licht zu sehen und daran zu glauben, um in der Dun-
kelheit nicht zu versinken. Die Jünger Jesu sind berufen, dieses Erfordernis auf ein-
zigartige und privilegierte Weise zu erfahren, aber es weiß sich auf vielfältige Weise 
einen Weg in das Herz eines jeden Menschen zu bahnen. Der Friede existiert, er will 
in uns wohnen, er hat die sanfte Kraft, den Verstand zu erleuchten und zu weiten, er 
widersteht der Gewalt und überwindet sie. Der Friede hat den Atem der Ewigkeit: 
Während man dem Bösen entgegenruft „Genug!“, flüstert man dem Frieden zu: „Für 
immer!“. Diesen Horizont hat uns der Auferstandene erschlossen. ...

Das Gegenteil, nämlich das Licht zu vergessen, ist leider möglich: Man verliert dann 
den Wirklichkeitsbezug und überlässt sich einer partiellen und verzerrten Vorstel-
lung von der Welt, die von Dunkelheit und Angst geprägt ist. Nicht wenige bezeich-
nen heute Erzählungen als realistisch, die keine Hoffnung enthalten, die blind für die 
Schönheit anderer sind und die die Gnade Gottes vergessen, die immer in den Herzen 
der Menschen wirkt, wie sehr sie auch von der Sünde verwundet sein mögen. Der 
heilige Augustinus ermahnte die Christen, eine unauflösliche Freundschaft mit dem 
Frieden zu schließen, damit sie ihn im Innersten ihres Geistes bewahren und seine 
strahlende Wärme überallhin verströmen können. An seine Gemeinde schrieb er: »
Wenn ihr andere zum Frieden führen wollt, möget ihr ihn erst selbst in euch haben 
und in ihm gefestigt sein. Um andere zu entflammen, muss sein Licht in euch bren-
nen.« [2]

Ob wir nun über die Gabe des Glaubens verfügen oder ob uns scheint, dass wir sie 
nicht hätten, liebe Brüder und Schwestern, öffnen wir uns für den Frieden! Nehmen 
wir ihn an und erkennen wir ihn, statt ihn für fern und unmöglich zu halten. Mehr als 
ein Ziel ist der Friede etwas Gegenwärtiges und ein Weg. Selbst wenn er in uns und 
um uns herum bedroht ist wie eine kleine Flamme im Sturm, wollen wir ihn bewah-
ren, ohne die Namen und Geschichten derer zu vergessen, die ihn uns bezeugt haben. 
Der Friede ist ein Grundsatz, der unsere Entscheidungen leitet und bestimmt. Selbst 
an Orten, an denen nur noch Trümmer übrig sind und die Verzweiflung unvermeid-
lich scheint, finden wir gerade heute Menschen, die den Frieden nicht vergessen ha-
ben. So wie Jesus am Abend des Ostertages den Ort betrat, an dem die Jünger veräng-
stigt und entmutigt versammelt waren, so gelangt der Friede des auferstandenen 
Christus mittels der Stimmen und Gesichter seiner Zeugen auch weiterhin durch 
Türen und Hindernisse. Er ist die Gabe, die es uns ermöglicht, das Gute nicht zu 
vergessen, es als siegreich zu erkennen und uns erneut und gemeinsam dafür zu 
entscheiden.

Ein unbewaffneter Friede

6



Kurz bevor er gefangen genommen wurde, sagte Jesus in einem Moment tiefen Ver-
trauens zu denen, die bei ihm waren: »Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden 
gebe ich euch; nicht, wie die Welt ihn gibt, gebe ich ihn euch.« Und sogleich fügte er 
hinzu: »Euer Herz beunruhige sich nicht und verzage nicht« (Joh 14,27). Die Beun-
ruhigung und die Furcht konnten sich natürlich auf die Gewalt beziehen, die bald 
über ihn hereinbrechen würde. Doch die Evangelien verbergen nicht, dass es vor 
allem seine gewaltfreie Antwort war, die die Jünger verstörte. Diesen Weg stellten sie 
alle, insbesondere Petrus, in Frage, aber bis zuletzt verlangte der Meister, ihm auf 
diesem Weg nachzufolgen. Der Weg Jesu bleibt ein Grund für Beunruhigung und 
Furcht. Und entschlossen sagt er auch dem, der ihn verteidigen möchte: »Steck das 
Schwert in die Scheide!« (Joh 18,11; vgl. Mt 26,52). Der Friede des auferstandenen 
Jesus ist unbewaffnet, weil sein Kampf unter ganz bestimmten historischen, politi-
schen und sozialen Umständen unbewaffnet war. Die Christen müssen von dieser 
Neuheit gemeinsam prophetisch Zeugnis ablegen, eingedenk jener tragischen Ereig-
nisse, an denen sie allzu oft mitgewirkt haben. Das große Gleichnis vom Weltgericht 
lädt alle Christen ein, in diesem Bewusstsein barmherzig zu handeln (vgl. Mt 25, 
31-46). Und dabei werden sie Brüder und Schwestern an ihrer Seite finden, die in 
unterschiedlichen Weisen auf den Schmerz anderer zu hören wussten und sich so in 
ihrem Inneren von der Täuschung der Gewalt befreit haben.

Obwohl es heute nicht wenige Menschen gibt, die von Herzen friedfertig sind, über-
kommt sie angesichts des immer unsichereren Verlaufs der Ereignisse doch ein gro-
ßes Gefühl der Ohnmacht. Tatsächlich wies schon der heilige Augustinus auf ein be-
sonderes Paradoxon hin: »Es ist schwieriger, den Frieden zu loben, als ihn zu be-
sitzen. Denn wenn wir ihn loben wollen, brauchen wir Fähigkeiten, die uns vielleicht 
fehlen, suchen wir nach den richtigen Gedanken und wägen unsere Worte; wenn wir 
ihn hingegen besitzen wollen, haben und bewahren wir ihn ohne jede Anstren-
gung.« [3]

Wenn wir Frieden als ein fernes Ideal betrachten, finden wir es nicht mehr skanda-
lös, dass er verweigert werden kann und dass sogar Kriege geführt werden, um 
Frieden zu erreichen. Es scheint an den richtigen Gedanken zu mangeln, an wohl-
überlegten Worten, an der Fähigkeit zu sagen, dass der Friede nahe ist. Wenn der 
Friede keine gelebte Wirklichkeit ist, die es zu bewahren und zu pflegen gilt, dann 
macht sich Aggressivität sowohl im privaten als auch im öffentlichen Leben breit. 
Dann wird in der Beziehung zwischen Bürgern und Regierenden der Umstand als 
Verfehlung angesehen, dass man sich nicht ausreichend auf den Krieg vorbereitet, 
darauf, auf die Angriffe anderer reagieren und Gewalt erwidern zu können. Auf der 
politischen Ebene ist diese – weit über den Grundsatz der legitimen Verteidigung 
hinausgehende – Logik der Gegensätzlichkeit der derzeit relevanteste Umstand für 
die globale Destabilisierung, die jeden Tag dramatischer und unvorhersehbarer wird. 
Es ist kein Zufall, dass die wiederkehrenden Forderungen nach einer Erhöhung der 
Militärausgaben und die daraus resultierenden Entscheidungen von vielen Regieren-
den mit der Gefährlichkeit anderer gerechtfertigt werden. Tatsächlich stehen Ab-
schreckungspotenzial durch Macht und insbesondere nukleare Abschreckung für die 
Irrationalität von Beziehungen zwischen Völkern, die nicht auf Recht, Gerechtigkeit 
und Vertrauen beruhen, sondern auf der Angst und der Herrschaft der Stärke. »

7



Infolgedessen befinden sich die Völker«, wie schon der heilige Johannes XXIII. über 
seine Zeit schrieb, »beständig in Furcht, wie vor einem Sturm, der jeden Augenblick 
mit erschreckender Gewalt losbrechen kann. Und das nicht ohne Grund, denn an 
Waffen fehlt es tatsächlich nicht. Wenn es auch kaum glaublich ist, dass es Menschen 
gibt, die es wagen möchten, die Verantwortung für die Vernichtung und das Leid auf 
sich zu nehmen, die ein Krieg im Gefolge hat, so kann man doch nicht leugnen, dass 
unversehens und unerwartet ein Kriegsbrand entstehen kann.« [4]

Im Laufe des Jahres 2024 stiegen die weltweiten Militärausgaben im Vergleich zum 
Vorjahr um 9,4 % und bestätigten damit die seit zehn Jahren anhaltende Tendenz. 
Sie erreichten einen Wert von 2.718 Milliarden Dollar, was 2,5 % des weltweiten BIP 
entspricht. [5] Darüber hinaus scheint man heute auf die neuen Herausforderungen 
nicht allein mit enormen wirtschaftlichen Anstrengungen zur Aufrüstung zu reagie-
ren, sondern auch mit einer Neuausrichtung der Bildungspolitik: Statt einer Kultur 
der Erinnerung, die das im 20. Jahrhundert gewonnene Problembewusstsein be-
wahrt und die Millionen Opfer jenes Jahrhunderts nicht vergisst, werden Kommuni-
kationskampagnen und Bildungsprogramme in Schulen und Universitäten sowie in 
den Medien vorangetrieben, die Bedrohungswahrnehmungen verbreiten und eine 
rein militärisch geprägte Vorstellung von Verteidigung und Sicherheit vermitteln.

Doch »wer den Frieden wirklich liebt, liebt auch dessen Gegner«. [6] So empfahl der 
heilige Augustinus, keine Brücken abzubrechen und nicht auf Vorwürfen zu behar-
ren, sondern lieber zuzuhören und sich, soweit möglich, mit den Argumenten ande-
rer auseinanderzusetzen. Vor sechzig Jahren endete das Zweite Vatikanische Konzil 
in dem Bewusstsein der Dringlichkeit eines Dialogs zwischen der Kirche und der 
Welt von heute. Insbesondere die Konstitution Gaudium et spes lenkte die Aufmerk-
samkeit auf die Entwicklung der Kriegführung: »Die besondere Gefahr des modernen 
Krieges besteht darin, dass er sozusagen denen, die im Besitz neuerer wissenschaft-
licher Waffen sind, die Gelegenheit schafft, solche Verbrechen zu begehen, und in 
einer Art unerbittlicher Verstrickung den Willen des Menschen zu den fürchterlich-
sten Entschlüssen treiben kann. Damit in Zukunft so etwas nie geschieht, beschwö-
ren die versammelten Bischöfe des ganzen Erdkreises alle, insbesondere die Regie-
renden und die militärischen Befehlshaber, sich jederzeit der großen Verantwortung 
bewusst zu sein, die sie vor Gott und der ganzen Menschheit tragen.« [7]

Wir bekräftigen den Appell der Konzilsväter und schätzen den Weg des Dialogs als 
den auf allen Ebenen wirksamsten ein. Zugleich stellen wir fest, dass der anhaltende 
technologische Fortschritt und der Einsatz künstlicher Intelligenz im militärischen 
Bereich die Tragik bewaffneter Konflikte noch verschärft haben. Es zeichnet sich so-
gar ein Prozess ab, in dem politische und militärische Führungskräfte durch eine zu-
nehmende „Delegation” von Entscheidungen über Leben und Tod von Menschen ihre 
Verantwortung an Maschinen abgeben. Dies ist eine bislang beispiellose Spirale der 
Zerstörung jenes Humanismus in Recht und Philosophie, auf dem eine jede Zivilisa-
tion beruht und durch den sie geschützt wird. Die gewaltigen Konzentrationen pri-
vater Wirtschafts- und Finanzinteressen, die die Staaten in diese Richtung treiben, 
müssen angeprangert werden; doch reicht dies nicht aus, wenn nicht zugleich ein Er-
wachen des Gewissens und des kritischen Denkens gefördert wird. ...

8



Ein entwaffnender Friede

Die Güte ist entwaffnend. Vielleicht ist Gott deshalb Kind geworden. Das Geheimnis 
der Menschwerdung, das Herabsteigen Gottes bis in die Unterwelt, beginnt im Schoß 
einer jungen Mutter und wird in der Krippe von Betlehem offenbar. »Friede auf Er-
den«, singen die Engel und verkünden die Gegenwart eines wehrlosen Gottes. Die 
Menschheit kann seiner Liebe nur dann gewahr werden, wenn sie sich seiner an-
nimmt (vgl. Lk 2,13-14). Nichts vermag uns so sehr zu verwandeln wie ein Kind. Und 
vielleicht ist es gerade der Gedanke an unseren Nachwuchs, an die Kinder und auch 
an jene, die so schutzbedürftig sind wie sie, der uns mitten ins Herz trifft (vgl. Apg 
2,37). ...

Johannes XXIII. führte als Erster die Perspektive einer umfassenden Abrüstung ein, 
die nur durch die Erneuerung des Herzens und des Verstandes erreicht werden 
kann. So schrieb er in Pacem in terris: »Allerdings müssen alle davon überzeugt sein, 
dass das Ablassen von der Rüstungssteigerung, die wirksame Abrüstung oder – erst 
recht – die völlige Beseitigung der Waffen so gut wie unmöglich sind, wenn dieser 
Abschied von den Waffen nicht allseitig ist und auch die Gesinnung erfasst, das heißt, 
wenn sich nicht alle einmütig und aufrichtig Mühe geben, dass die Furcht und die 
angstvolle Erwartung eines Krieges aus den Herzen gebannt werden. Dies setzt aber 
voraus, dass an die Stelle des obersten Gesetzes, worauf der Friede sich heute stützt, 
ein ganz anderes Gesetz trete, wonach der wahre Friede unter den Völkern nicht 
durch die Gleichheit der militärischen Rüstung, sondern nur durch gegenseitiges 
Vertrauen fest und sicher bestehen kann. Wir sind entschieden der Meinung, dass 
dies geschehen kann, da es sich um eine Sache handelt, die nicht nur von den Ge-
setzen der gesunden Vernunft befohlen wird, sondern auch höchst wünschenswert 
und überaus segensreich ist.« [8] ...

Andererseits darf dies nicht von der Bedeutung der politischen Dimension ablenken. 
Durch diejenigen, die in den höchsten und qualifiziertesten Ämtern öffentliche Ver-
antwortung tragen, »sollte gründlich geprüft werden, wie auf der ganzen Welt die 
gegenseitigen Beziehungen der Staaten in menschlicherem Gleichgewicht neu zu ge-
stalten sind; Wir meinen ein Gleichgewicht, das auf gegenseitigem Vertrauen,  auf-
richtiger Gesinnung bei Vertragsschlüssen und auf unverletzlichen Vereinbarungen 
gegründet ist. Diese Frage soll aber von allen Seiten so erwogen werden, dass eine 
Grundlage gefunden wird, auf der freundschaftliche, feste und segensreiche Bündnis-
se entstehen können.« [9]  ...

Gerechtigkeit und Menschenwürde sind heute mehr denn je den Machtungleichge-
wichten zwischen den Stärksten ausgesetzt. Wie kann man in einer Zeit der Desta-
bilisierung und Konflikte leben und sich vom Bösen befreien? Es ist nötig, alle geist-
lichen, kulturellen und politischen Initiativen zu fördern und zu unterstützen, die die 
Hoffnung am Leben erhalten, um so der Verbreitung »fatalistische[r] Einstellun-
gen« entgegenzuwirken, die suggerieren, dass »die herrschenden Dynamiken von 
unpersönlichen anonymen Kräften und von vom menschlichen Wollen unabhängigen 
Strukturen hervorgebracht würden«. [10] ... 

Möge dies eine Frucht des Heiligen Jahres der Hoffnung sein, das Millionen von Men-

9



schen dazu bewegt hat, wieder neu ihr Pilgersein zu entdecken und in sich jene Ent-
waffnung des Herzens, des Geistes und des Lebens zu beginnen, auf die Gott schon 
bald mit der Erfüllung seiner Verheißungen antworten wird: »Er wird Recht schaffen 
zwischen den Nationen und viele Völker zurechtweisen. Dann werden sie ihre 
Schwerter zu Pflugscharen umschmieden und ihre Lanzen zu Winzermessern. Sie 
erheben nicht das Schwert, Nation gegen Nation, und sie erlernen nicht mehr den 
Krieg. Haus Jakob, auf, wir wollen gehen im Licht des Herrn« (Jes 2,4-5).

Aus dem Vatikan, am 8. Dezember 2025

LEO XIV.

________________________________________

[1] Vgl. Apostolischer Segen „Urbi et Orbi” und erster Gruß, mittlere Loggia des Petersdoms (8. Mai 
2025).
[2] Augustinus von Hippo, Sermo 357, 3.
[3] Ebd., 1.
[4] Johannes XXIII., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 60.
[5] Vgl. SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and International Security (2025).
[6] Augustinus von Hippo, Sermo 357, 1.
[7] Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 80.
[8] Johannes XXIII., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 61.
[9] Ebd., , 63.
[10] Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 42.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html

10




